
1	
  

Questions	
  for	
  an	
  Open	
  Cultural	
  Institution:	
  	
  	
  

Thinking	
  Together	
  in	
  Provocative	
  Places	
  

David	
  Carr	
  

S.	
  Dillon	
  Ripley	
  Center,	
  Smithsonian	
  Institution	
  	
  

February	
  26,	
  2015	
  

	
  

The	
  capacity	
  of	
  a	
  rich	
  cultural	
  institution	
  –	
  like	
  the	
  Smithsonian	
  Institution	
  -­‐-­‐	
  is	
  both	
  

formidable	
  and	
  promising,	
  as	
  complex	
  and	
  daunting	
  to	
  its	
  users	
  as	
  it	
  is	
  intriguing	
  and	
  

convivial.	
  	
  It	
  is	
  also	
  formative;	
  great	
  institutions	
  transmit	
  concepts	
  of	
  evidence	
  and	
  

experience,	
  inquiry	
  and	
  experiment.	
  Museums,	
  libraries	
  and	
  archives	
  construct	
  complex	
  

situations	
  for	
  understanding	
  the	
  possibility	
  of	
  knowing	
  more.	
  When	
  a	
  cultural	
  institution	
  

proclaims	
  an	
  embrace	
  of	
  openness	
  and	
  clarity,	
  the	
  visibility	
  of	
  knowledge	
  and	
  the	
  

formative	
  intentions	
  of	
  a	
  rich	
  collection	
  expand.	
  	
  It	
  can	
  actively	
  affect	
  the	
  future	
  of	
  

knowledge	
  and	
  judgment	
  among	
  its	
  present	
  and	
  virtual	
  users,	
  and	
  awaken	
  their	
  

tendency	
  to	
  reflect.	
  	
  How	
  does	
  an	
  institution	
  enact	
  the	
  values	
  and	
  practices	
  of	
  access	
  and	
  

transmit	
  them	
  to	
  users?	
  	
  How	
  can	
  the	
  conversations	
  begun	
  here	
  –	
  and	
  the	
  reflections	
  

that	
  follow	
  these	
  beginnings	
  –	
  serve	
  the	
  intellect	
  of	
  the	
  nation?	
  	
  How	
  might	
  these	
  

conversations	
  continue	
  for	
  us?	
  

	
  

	
  

	
  

	
  



2	
  

	
  

We	
  live	
  in	
  all	
  we	
  seek.	
  	
  	
  

Annie	
  Dillard	
  

For	
  the	
  Time	
  Being	
  

	
  

	
  

Because	
  I	
  have	
  become	
  an	
  old	
  observer	
  in	
  museums,	
  and	
  your	
  experience	
  is	
  so	
  young	
  

and	
  fresh,	
  I	
  worry	
  that	
  I	
  may	
  at	
  times	
  sound	
  as	
  though	
  I	
  am	
  speaking	
  a	
  foreign	
  language	
  

to	
  you,	
  a	
  language	
  learned	
  in	
  a	
  different	
  place,	
  in	
  a	
  time	
  that	
  is	
  over.	
  	
  Sometimes	
  it	
  

seems	
  that	
  way	
  to	
  me.	
  	
  So	
  I	
  think	
  it	
  might	
  be	
  useful	
  to	
  present	
  the	
  conclusions	
  or	
  at	
  

least	
  the	
  foundations	
  of	
  my	
  talk	
  first.	
  	
  That	
  way	
  you	
  will	
  know	
  where	
  I	
  am	
  going,	
  but	
  

more	
  important	
  perhaps,	
  where	
  I	
  have	
  come	
  from.	
  

	
  

Everything	
  I	
  do	
  or	
  say	
  when	
  I	
  speak	
  to	
  you	
  stands	
  on	
  my	
  belief	
  that	
  there	
  are	
  thoughtful,	
  

capable,	
  common	
  people	
  in	
  this	
  society	
  whose	
  horizons	
  include	
  complex,	
  powerful	
  and	
  

lasting	
  unknowns	
  that	
  do	
  not	
  inspire	
  fear.	
  	
  In	
  fact,	
  they	
  inspire	
  something	
  far	
  different.	
  	
  

Among	
  the	
  concepts	
  that	
  move	
  these	
  people	
  forward,	
  and	
  in	
  my	
  view	
  move	
  the	
  nation	
  

forward,	
  the	
  intellectual,	
  the	
  historical,	
  the	
  ethical,	
  the	
  moral,	
  and	
  the	
  aesthetic	
  are	
  

more	
  powerful	
  than	
  the	
  economic	
  and	
  political.	
  	
  	
  These	
  people	
  live	
  authentic	
  lives	
  in	
  a	
  

world	
  that	
  is	
  neither	
  remote	
  nor	
  ideal.	
  

	
  



3	
  

Knowledge	
  of	
  the	
  museum	
  kind	
  is	
  best	
  when	
  it	
  helps	
  such	
  people	
  over	
  time	
  to	
  be	
  more	
  

engaged,	
  more	
  curious,	
  more	
  empathetic,	
  and	
  more	
  reflective;	
  less	
  judgmental;	
  more	
  

aware	
  of	
  the	
  fragile;	
  and	
  less	
  afraid	
  of	
  ambiguity.	
  	
  Such	
  knowledge	
  leads	
  us	
  to	
  that	
  rare	
  

thing:	
  	
  the	
  long	
  view	
  of	
  life	
  on	
  earth.	
  	
  The	
  long	
  view	
  is	
  the	
  better,	
  harder	
  view,	
  but	
  it	
  is	
  

more	
  difficult	
  and	
  requires	
  a	
  deeper	
  world.	
  	
  	
  Cultural	
  institutions	
  deepen	
  the	
  long	
  view.1	
  

	
  

The	
  very	
  brief	
  version	
  of	
  this	
  talk	
  goes	
  this	
  way:	
  	
  Infuse	
  lives	
  with	
  courage,	
  mind	
  and	
  

heart.	
  	
  Risk	
  your	
  self	
  in	
  generous	
  acts.	
  	
  Live	
  as	
  a	
  teacher	
  in	
  all	
  situations.	
  	
  Take	
  the	
  long	
  

view	
  and	
  speak	
  about	
  it.	
  

	
  

Introduction	
  

I	
  am	
  grateful	
  for	
  the	
  challenge	
  of	
  this	
  day	
  and	
  for	
  your	
  presence	
  here	
  to	
  think	
  with	
  me.	
  	
  

Thank	
  you	
  for	
  being	
  here;	
  it	
  would	
  be	
  a	
  much	
  smaller	
  experience	
  without	
  you	
  in	
  every	
  

way.	
  After	
  leaving	
  40	
  years	
  of	
  teaching	
  I	
  found	
  that	
  I	
  had	
  also	
  left	
  a	
  daily	
  opportunity	
  to	
  

create	
  a	
  space	
  together	
  with	
  my	
  students,	
  something	
  between	
  us	
  to	
  define,	
  an	
  opening	
  

that	
  we	
  could	
  fill,	
  space	
  to	
  separate	
  and	
  contain	
  our	
  understandings,	
  invented	
  by	
  each	
  

of	
  us	
  in	
  response	
  to	
  the	
  experience	
  of	
  thinking	
  with	
  others	
  on	
  that	
  day.	
  	
  What	
  happened	
  

in	
  that	
  space	
  was	
  for	
  me	
  the	
  play	
  and	
  the	
  promise	
  of	
  the	
  possible.2	
  	
  I	
  feel	
  the	
  loss	
  of	
  that	
  

play	
  every	
  day,	
  and	
  I	
  envy	
  you	
  for	
  having	
  a	
  daily	
  opportunity	
  to	
  affect	
  the	
  play	
  of	
  the	
  

possible	
  in	
  the	
  intellect	
  of	
  the	
  nation.	
  

	
  

Think	
  with	
  me	
  about	
  the	
  space	
  that	
  has	
  just	
  now	
  begun	
  here	
  between	
  us,	
  containing	
  



4	
  

nothing	
  before	
  we	
  speak	
  and	
  think	
  with	
  each	
  other	
  in	
  it.	
  By	
  our	
  presence	
  the	
  openness	
  

is	
  immediately	
  occupied	
  and	
  enlarged	
  by	
  everything	
  we	
  carry	
  with	
  us,	
  not	
  just	
  the	
  

collective	
  thinking	
  about	
  important	
  work	
  done	
  here.	
  	
  We	
  bring	
  our	
  entire	
  lives,	
  holding	
  

the	
  many	
  possessions	
  that	
  define	
  us	
  but	
  we	
  may	
  find	
  difficult	
  to	
  describe:	
  	
  Experiences	
  

and	
  expertise,	
  things	
  we	
  believe,	
  things	
  we	
  trust	
  and	
  value.	
  	
  Things	
  we	
  care	
  for	
  and	
  tend	
  

in	
  our	
  memories	
  yet	
  may	
  not	
  yet	
  have	
  come	
  to	
  understand	
  in	
  full.	
  

	
  

What	
  is	
  the	
  state	
  of	
  curiosity	
  in	
  the	
  Smithsonian	
  Institution	
  this	
  morning?	
  	
  How	
  will	
  you	
  

stir	
  and	
  deepen	
  it?	
  	
  When	
  a	
  person	
  arrives	
  here	
  to	
  use	
  these	
  museums,	
  the	
  most	
  

important	
  part	
  of	
  the	
  mind’s	
  experience	
  is	
  also	
  present:	
  	
  the	
  moment	
  we	
  recognize	
  

something	
  never	
  seen	
  before.	
  	
  And	
  then	
  the	
  mind	
  connects	
  and	
  recalls,	
  and	
  thinks	
  of	
  

questions,	
  imagines	
  contexts	
  and	
  finds	
  words	
  to	
  say.	
  	
  So	
  begins	
  something	
  that	
  is	
  not	
  

present	
  unless	
  we	
  are	
  present.	
  	
  In	
  a	
  place	
  like	
  this	
  as	
  a	
  museum	
  user,	
  I	
  always	
  begin	
  with	
  

some	
  small	
  event,	
  a	
  moment	
  of	
  attention	
  for	
  an	
  object	
  that	
  draws	
  me.	
  	
  This	
  moment	
  

was	
  not	
  possible	
  in	
  my	
  life	
  before.	
  That	
  object	
  did	
  not	
  exist	
  in	
  my	
  experience	
  before	
  my	
  

attention.	
  	
  And	
  then	
  I	
  ask,	
  what	
  am	
  I	
  to	
  do	
  with	
  it?	
  	
  What	
  has	
  now	
  become	
  possible	
  for	
  

me	
  to	
  do	
  or	
  think?	
  	
  How	
  will	
  the	
  moment	
  be	
  unlocked	
  and	
  opened?	
  	
  

	
  

“Open”	
  in	
  my	
  thinking	
  means	
  unfinished,	
  improvisational,	
  incomplete.	
  	
  A	
  cultural	
  

institution	
  is	
  always	
  an	
  open	
  work,	
  completed	
  in	
  a	
  particular	
  way	
  as	
  it	
  its	
  experienced,	
  a	
  

way	
  that	
  cannot	
  be	
  reproduced	
  because	
  it	
  is	
  woven	
  into	
  a	
  private	
  performance	
  as	
  we	
  

gaze	
  in	
  the	
  presence	
  of	
  the	
  new.3	
  	
  What	
  we	
  casually	
  and	
  uncritically	
  call	
  learning	
  is	
  not	
  a	
  



5	
  

part	
  of	
  it;	
  it	
  is	
  experiencing	
  what	
  is	
  before	
  us	
  that	
  matters	
  before	
  anything	
  else	
  matters.	
  	
  

And	
  it	
  is	
  thinking,	
  not	
  “learning,”	
  that	
  makes	
  us	
  different.	
  	
  Here	
  is	
  a	
  place	
  where	
  content	
  

and	
  its	
  value	
  are	
  first	
  performed	
  by	
  the	
  user	
  who	
  stands	
  inside	
  the	
  event.	
  	
  And	
  then	
  

they	
  are	
  re-­‐performed	
  (perhaps	
  for	
  the	
  rest	
  of	
  one’s	
  life)	
  as	
  memory	
  or	
  story	
  or	
  insight,	
  

in	
  imagination	
  and	
  recollection.	
  	
  	
  This	
  thought,	
  we	
  might	
  say	
  in	
  the	
  future,	
  was	
  opened	
  

for	
  me	
  in	
  the	
  Smithsonian	
  Institution	
  one	
  day,	
  and	
  here	
  is	
  the	
  difference	
  it	
  has	
  made.	
  

	
  

So	
  I	
  want	
  to	
  turn	
  the	
  idea	
  of	
  the	
  open	
  from	
  its	
  relatively	
  narrow	
  meaning	
  in	
  the	
  world	
  of	
  

scholarly	
  access	
  to	
  a	
  concept	
  much	
  larger.	
  	
  Open	
  access	
  to	
  a	
  cultural	
  institution	
  like	
  this	
  

one	
  includes	
  its	
  accumulated	
  knowledge,	
  responsive	
  tools,	
  and	
  practitioners	
  who	
  live	
  in	
  

a	
  constant	
  flow.	
  	
  You	
  too	
  are	
  living	
  vessels	
  of	
  knowledge	
  and	
  instruments	
  of	
  change.	
  	
  

Here,	
  you	
  serve	
  and	
  inspire	
  something	
  that	
  is	
  always	
  unfinished,	
  always	
  in	
  process,	
  

mostly	
  invisible,	
  and	
  certainly	
  impossible	
  to	
  measure.	
  	
  How	
  should	
  we	
  grow	
  to	
  think	
  of	
  

ourselves,	
  to	
  make	
  practice	
  visible	
  and	
  responsive	
  to	
  unknowns	
  that	
  Mr.	
  Smithson	
  could	
  

never	
  have	
  imagined?	
  	
  My	
  talk	
  is	
  about	
  the	
  openness	
  of	
  an	
  institution,	
  the	
  openness	
  of	
  

its	
  practices,	
  and	
  the	
  idea	
  of	
  its	
  service	
  to	
  unfinished,	
  open	
  lives	
  in	
  our	
  nation.	
  

	
  

My	
  intention	
  is	
  to	
  extend	
  the	
  ideas	
  and	
  values	
  of	
  an	
  open	
  access	
  environment	
  to	
  every	
  

user.	
  	
  I	
  want	
  to	
  suggest	
  that	
  through	
  you	
  the	
  museum’s	
  voice	
  expresses	
  the	
  value	
  of	
  

thinking	
  and	
  questioning	
  freely.	
  	
  For	
  the	
  user,	
  the	
  experience	
  of	
  being	
  here	
  is	
  also	
  an	
  

experiment;	
  its	
  possible	
  effects	
  are	
  unknowable.	
  	
  After	
  the	
  museum,	
  I	
  think	
  it	
  is	
  possible	
  

that	
  a	
  user’s	
  story	
  will	
  differ,	
  and	
  –	
  because	
  of	
  you	
  -­‐-­‐	
  they	
  might	
  have	
  felt	
  or	
  seen	
  the	
  



6	
  

beginnings	
  of	
  a	
  slightly	
  different	
  intellect.	
  	
  People	
  use	
  the	
  museum	
  in	
  order	
  to	
  

experience	
  something,	
  to	
  see	
  and	
  sense	
  something,	
  and	
  –	
  uncertainly,	
  tentatively,	
  

cautiously–	
  to	
  become	
  something	
  they	
  have	
  not	
  been	
  before.	
  	
  	
  

	
  

I	
  hope	
  to	
  recompose	
  –	
  to	
  reconjure,	
  if	
  that	
  is	
  possible	
  -­‐-­‐	
  a	
  conversation	
  around	
  the	
  

concept	
  of	
  open	
  access.	
  	
  I	
  hope	
  to	
  draw	
  your	
  thinking	
  toward	
  the	
  implications	
  of	
  an	
  

open	
  environment	
  for	
  professional	
  service,	
  scholarship,	
  and	
  authentic	
  advocacy	
  for	
  the	
  

Smithsonian	
  user.	
  	
  The	
  term,	
  of	
  course,	
  is	
  redundant.	
  	
  “Open”	
  means	
  accessible.	
  	
  

“Access”	
  implies	
  openness.	
  	
  So	
  it	
  needs	
  a	
  better	
  noun,	
  and	
  perhaps	
  a	
  different	
  adjective	
  

as	
  well.4	
  	
  As	
  a	
  librarian	
  turned	
  museum	
  observer,	
  when	
  open	
  access	
  is	
  talked	
  about	
  as	
  a	
  

new	
  information	
  concept,	
  I	
  think	
  of	
  John	
  Cotton	
  Dana,	
  who	
  seems	
  to	
  have	
  practiced	
  it	
  

for	
  the	
  people	
  of	
  Newark	
  at	
  the	
  start	
  of	
  the	
  Twentieth	
  Century,	
  another	
  time	
  of	
  greed	
  

and	
  oligarchy.	
  	
  

	
  

To	
  reconjure	
  the	
  idea,	
  I	
  need	
  to	
  expand	
  the	
  lexicon:	
  	
  “open”	
  means	
  more	
  than	
  “freely	
  

shared”.	
  	
  I	
  think	
  its	
  most	
  important	
  meanings	
  are	
  “unformed,”	
  “malleable,”	
  

“permeable,”	
  “expansive,”	
  “generative,”	
  “possible.”	
  	
  These	
  are	
  also	
  the	
  characteristics	
  

of	
  a	
  democracy	
  at	
  its	
  best,	
  living	
  up	
  to	
  its	
  original	
  promise,	
  something	
  unfinished	
  and	
  

always	
  under	
  our	
  design	
  and	
  construction.	
  In	
  a	
  democracy,	
  I	
  think	
  that	
  the	
  highest	
  work	
  

of	
  institutions	
  is	
  to	
  create	
  an	
  open	
  field	
  for	
  citizens	
  to	
  do	
  the	
  building,	
  and	
  to	
  provide	
  

some	
  of	
  the	
  lumber	
  that	
  democratic	
  conversations	
  require.	
  	
  I	
  dare	
  to	
  think	
  it	
  is	
  not	
  too	
  

late	
  for	
  this.	
  If	
  any	
  institution	
  is	
  the	
  place	
  where	
  our	
  culture	
  is	
  made	
  clear,	
  where	
  



7	
  

intellectual	
  fear	
  and	
  mistrust	
  are	
  abated,	
  where	
  the	
  oversimplification	
  of	
  the	
  complex	
  is	
  

revealed,	
  where	
  knowledge	
  is	
  not	
  remote	
  but	
  imminent	
  and	
  permeable,	
  and	
  where	
  our	
  

resistance	
  to	
  difficult	
  conversations	
  can	
  erode,	
  I	
  trust	
  that	
  place	
  must	
  be	
  a	
  museum	
  or	
  it	
  

is	
  a	
  library.	
  

	
  
	
  
Museum	
  users	
  are	
  here,	
  alive	
  with	
  invisible,	
  unspoken	
  things.	
  They	
  bring	
  all	
  that	
  has	
  

happened	
  to	
  them	
  so	
  far	
  and	
  all	
  that	
  they	
  want	
  to	
  have	
  happen	
  still.	
  	
  Their	
  lives	
  appear	
  

in	
  the	
  open	
  spaces	
  of	
  the	
  museum	
  today,	
  even	
  as	
  they	
  occupy	
  our	
  thinking	
  this	
  

morning.	
  	
  For	
  all	
  of	
  the	
  museum’s	
  people,	
  an	
  open	
  world	
  is	
  arriving	
  and	
  waiting	
  to	
  be	
  

created	
  and	
  acknowledged.	
  	
  We	
  have	
  no	
  idea	
  what	
  it	
  will	
  contain.	
  	
  We	
  have	
  no	
  idea	
  

what	
  will	
  happen.	
  	
  We	
  are	
  all	
  as	
  one,	
  observing,	
  pausing,	
  questioning,	
  improvising.	
  	
  For	
  

me,	
  this	
  is	
  where	
  authentic	
  experiences	
  of	
  the	
  museum	
  begin.5	
  

	
  

II.	
  	
  The	
  Open	
  

The	
  environment	
  of	
  possibility	
  that	
  we	
  occupy	
  this	
  morning	
  is	
  not	
  a	
  place	
  or	
  a	
  collection,	
  

so	
  much	
  as	
  it	
  is	
  an	
  invisible	
  thing	
  that	
  is	
  always	
  about	
  to	
  happen.	
  	
  This	
  invisible,	
  

impalpable	
  concept	
  fills	
  the	
  open	
  space	
  between	
  us	
  with	
  immanence	
  and	
  possibility.	
  	
  

Our	
  presence	
  together	
  makes	
  this	
  space	
  new.	
  	
  Users	
  of	
  this	
  great	
  museum,	
  encounter	
  a	
  

formidable,	
  challenging	
  space	
  apart	
  from	
  their	
  lives	
  of	
  predictable	
  experience.	
  	
  Because	
  

both	
  the	
  museum’s	
  content	
  and	
  situation	
  are	
  extraordinary,	
  this	
  is	
  a	
  place	
  where	
  the	
  

capacity	
  of	
  lives	
  and	
  the	
  integrity	
  of	
  thoughts	
  can	
  be	
  proven.	
  The	
  invisible,	
  inviting	
  

dimension	
  of	
  the	
  museum	
  asks	
  us	
  to	
  be	
  present	
  and	
  true	
  to	
  a	
  given	
  moment,	
  even	
  



8	
  

though	
  what	
  we	
  want	
  and	
  what	
  moves	
  us	
  forward	
  in	
  to	
  the	
  open	
  space,	
  we	
  cannot	
  see.	
  	
  

	
  

In	
  service	
  as	
  a	
  librarian,	
  I	
  found	
  that	
  no	
  matter	
  what	
  information	
  is	
  given	
  to	
  library	
  

users,	
  it	
  is	
  the	
  quality	
  of	
  the	
  giving,	
  the	
  encouragement,	
  what	
  is	
  said,	
  how	
  we	
  talk	
  

together,	
  that	
  is	
  always	
  at	
  least	
  equal	
  in	
  value.6	
  	
  As	
  a	
  teacher,	
  and	
  as	
  an	
  observer	
  in	
  

museums,	
  I	
  came	
  to	
  learn	
  that	
  it	
  is	
  similarly	
  the	
  quality	
  of	
  the	
  openness	
  between	
  us	
  that	
  

defines	
  our	
  reciprocal	
  and	
  conversational	
  transactions	
  of	
  knowledge	
  and	
  practice.	
  The	
  

opportunity	
  to	
  approach	
  and	
  imagine,	
  to	
  pause	
  and	
  go	
  back,	
  to	
  disassemble	
  and	
  

reconstruct	
  assists	
  thinking	
  and	
  creates	
  the	
  promise	
  of	
  some	
  active	
  possibility.	
  	
  

Something,	
  we	
  think,	
  could	
  come	
  of	
  this.	
  

	
  

And	
  something	
  does.	
  	
  When	
  a	
  cultural	
  institution	
  proclaims	
  an	
  embrace	
  of	
  openness	
  

and	
  clarity,	
  the	
  visibility	
  of	
  knowledge	
  and	
  the	
  formative	
  intentions	
  of	
  its	
  collection	
  

should	
  expand	
  and	
  unfold	
  with	
  more	
  encounters,	
  more	
  talk,	
  more	
  exchange.	
  	
  In	
  an	
  open	
  

environment	
  the	
  museum	
  user	
  looks	
  for	
  conviviality,	
  landmarks,	
  places	
  of	
  conversation,	
  

and	
  common	
  experiences	
  that	
  help	
  to	
  form	
  questions.	
  	
  Never	
  doubt	
  that	
  the	
  journey	
  to	
  

the	
  museum	
  is	
  consequential	
  to	
  the	
  user	
  who	
  undertakes	
  it.	
  	
  Each	
  life	
  comes	
  here	
  to	
  

make	
  and	
  revise	
  part	
  of	
  a	
  cautious,	
  tentative	
  narrative	
  of	
  its	
  own,	
  original	
  to	
  the	
  self	
  

that	
  lives	
  it,	
  in	
  a	
  space	
  that	
  has	
  been	
  defined	
  and	
  constructed	
  for	
  them.	
  	
  To	
  come	
  here	
  

means	
  that	
  a	
  person	
  is	
  creating	
  something	
  new	
  in	
  the	
  story	
  of	
  one	
  life,	
  and	
  the	
  integrity	
  

of	
  the	
  museum	
  is	
  an	
  essential	
  part	
  of	
  it.	
  	
  

	
  



9	
  

Cultural	
  institutions	
  complete	
  and	
  repair	
  the	
  fragmented	
  world.	
  	
  When	
  our	
  previous	
  

constructions	
  of	
  a	
  life	
  are	
  pierced	
  or	
  broken,	
  or	
  inadequate,	
  or	
  when	
  they	
  are	
  

overturned	
  by	
  complex	
  events,	
  knowledge	
  is	
  a	
  form	
  of	
  restoration,	
  solace	
  and	
  

reconciliation.	
  Among	
  families	
  and	
  others,	
  knowledge	
  is	
  a	
  form	
  of	
  binding	
  together,	
  

even	
  if	
  it	
  is	
  not	
  joyous.	
  	
  In	
  communities,	
  without	
  transmissions	
  of	
  fresh	
  knowledge	
  and	
  

art,	
  entropy	
  abides	
  and	
  stagnation	
  takes	
  us	
  down.	
  	
  But	
  knowledge	
  restores;	
  knowledge	
  

consoles.	
  	
  The	
  open,	
  active	
  institution	
  can	
  change	
  the	
  model	
  of	
  the	
  world	
  we	
  bring	
  with	
  

us	
  and	
  compel	
  us	
  to	
  take	
  a	
  fresh	
  and	
  maybe	
  rougher	
  view	
  of	
  our	
  lives	
  from	
  a	
  different	
  

angle.	
  	
  By	
  changing	
  our	
  cognitive	
  geometry,	
  the	
  museum	
  or	
  the	
  library	
  alters	
  the	
  mirror	
  

of	
  the	
  self.	
  	
  How	
  do	
  I	
  think	
  in	
  the	
  presence	
  of	
  the	
  complex,	
  or	
  in	
  the	
  presence	
  of	
  the	
  

unknown?	
  	
  When	
  any	
  of	
  us	
  can	
  speak	
  within	
  ourselves	
  about	
  changing	
  our	
  capacity	
  to	
  

know	
  things	
  and	
  think	
  things,	
  we	
  have	
  begun	
  to	
  write	
  a	
  new	
  story	
  of	
  the	
  self.	
  	
  The	
  great	
  

collection,	
  the	
  great	
  museum,	
  is	
  also	
  an	
  opening	
  in	
  the	
  lives	
  of	
  its	
  users.	
  	
  	
  

	
  

My	
  work	
  today	
  is	
  to	
  address	
  what	
  that	
  opening	
  in	
  users’	
  lives	
  might	
  mean	
  here,	
  and	
  to	
  

bring	
  to	
  mind	
  the	
  value	
  of	
  cultural	
  institutions	
  in	
  a	
  democracy.	
  	
  Like	
  you,	
  I	
  want	
  many	
  

things	
  to	
  happen	
  in	
  museums	
  and	
  libraries;	
  here	
  are	
  some	
  of	
  them:	
  

	
  

• I	
  believe	
  that	
  conversations	
  should	
  occur	
  in	
  cultural	
  institutions	
  that	
  address	
  

matters	
  of	
  ethics,	
  government,	
  and	
  public	
  life;	
  we	
  can	
  address	
  the	
  tensions	
  of	
  

history	
  as	
  experienced	
  in	
  the	
  lives	
  of	
  Americans;	
  we	
  can	
  talk	
  about	
  the	
  nature	
  of	
  

knowledge	
  and	
  the	
  reflective	
  intellect;	
  we	
  can	
  alter	
  our	
  reading	
  practices	
  and	
  



10	
  

our	
  talking	
  practices.	
  	
  We	
  can	
  learn	
  to	
  see	
  processes	
  that	
  we	
  cannot	
  otherwise	
  

see:	
  	
  narratives	
  of	
  exploration	
  and	
  courage	
  that	
  can	
  make	
  empirical	
  differences	
  

in	
  how	
  we	
  imagine	
  other	
  lives	
  than	
  our	
  own.	
  	
  We	
  can	
  discuss	
  the	
  historic	
  fabric	
  

of	
  ideas,	
  and	
  how	
  we	
  have	
  gotten	
  things	
  wrong	
  and	
  sometimes	
  right,	
  and	
  (in	
  the	
  

long	
  view)	
  how	
  every	
  person	
  encounters	
  the	
  challenge	
  of	
  telling	
  the	
  difference.	
  

	
  

• In	
  this	
  unique	
  cluster	
  of	
  collections,	
  resources	
  can	
  assist	
  users	
  to	
  go	
  beyond	
  the	
  

museum,	
  to	
  other	
  museums	
  and	
  collections,	
  to	
  libraries	
  and	
  archives	
  worldwide.	
  	
  

There	
  are	
  handheld	
  tools	
  to	
  be	
  designed	
  that	
  explore	
  the	
  nature	
  of	
  knowledge	
  

and	
  its	
  applications	
  in	
  public	
  life.	
  	
  The	
  museum	
  can	
  develop	
  public	
  awareness	
  of	
  

current	
  explorations	
  and	
  recent	
  discoveries;	
  it	
  can	
  describe	
  the	
  many	
  unknowns	
  

that	
  still	
  claim	
  us.	
  	
  Here,	
  knowledge,	
  knowing	
  and	
  acts	
  of	
  mind	
  –	
  John	
  Dewey	
  

used	
  the	
  word	
  “mind”	
  as	
  a	
  verb	
  –	
  can	
  be	
  the	
  primary	
  theme	
  of	
  every	
  experience.	
  

	
  

• Whenever	
  the	
  museum	
  or	
  the	
  library	
  brings	
  the	
  day’s	
  news	
  and	
  the	
  ongoing	
  

crises	
  of	
  human	
  experience	
  into	
  the	
  building	
  –	
  explorations	
  of	
  health,	
  languages,	
  

environment,	
  folkways,	
  migrations,	
  domestic	
  lives	
  world-­‐wide	
  -­‐-­‐	
  a	
  compelling	
  

case	
  for	
  knowledge	
  is	
  made.	
  	
  Evidence	
  of	
  the	
  daily	
  state	
  of	
  changing	
  populations,	
  

communities	
  in	
  both	
  erosion	
  and	
  triumph,	
  the	
  signs	
  of	
  endangered	
  nature	
  and	
  

the	
  worldwide	
  biosphere,	
  explorers	
  of	
  frontiers	
  on	
  earth	
  and	
  above	
  it,	
  historic	
  

discoveries	
  and	
  reinterpretations,	
  archaeological	
  finds,	
  and	
  worldwide	
  biological	
  

and	
  health	
  research.	
  	
  Much	
  of	
  what	
  happens	
  in	
  the	
  living	
  world	
  today	
  should	
  be	
  



11	
  

brought	
  to	
  awareness	
  here,	
  where	
  its	
  contexts	
  and	
  antecedents	
  are	
  documented	
  

and	
  where	
  we	
  might	
  stimulate	
  an	
  increase	
  in	
  thinking	
  for	
  the	
  long	
  run	
  of	
  human	
  

life	
  and	
  the	
  long	
  run	
  of	
  civilization.	
  

	
  

• For	
  the	
  strongest	
  themes	
  in	
  the	
  museums,	
  you	
  might	
  curate	
  the	
  progress	
  of	
  

information,	
  explore	
  the	
  most	
  important	
  open	
  research	
  questions,	
  identify	
  

major	
  research	
  tools	
  and	
  databases,	
  how	
  specialists	
  and	
  scholars	
  think.	
  	
  

Demonstrate	
  the	
  infrastructures	
  of	
  knowledge	
  and	
  inquiry	
  that	
  create	
  new	
  

knowledge	
  and	
  nurture	
  fresh	
  thought.	
  	
  Throughout	
  the	
  museum	
  questions	
  ought	
  

to	
  appear:	
  	
  How	
  do	
  we	
  know	
  this?	
  	
  How	
  important	
  is	
  this?	
  	
  What	
  remains	
  

unknown?	
  	
  What	
  is	
  the	
  difference	
  to	
  be	
  grasped?	
  	
  How	
  do	
  I	
  find	
  out	
  more?	
  	
  

	
  

• Any	
  	
  librarian	
  knows	
  that	
  the	
  most	
  compelling	
  intellectual	
  activity	
  does	
  not	
  

respect	
  academic	
  disciplines,	
  but	
  draws	
  from	
  an	
  interdisciplinary	
  world.	
  An	
  adult	
  

equivalent	
  to	
  Q?rious	
  might	
  explore	
  themes	
  and	
  related	
  readings	
  across	
  

museum	
  exhibitions,	
  documenting	
  interdisciplinary	
  insights	
  and	
  experiences.	
  

Scholars	
  in	
  dialogue	
  can	
  pull	
  out	
  the	
  most	
  interesting	
  threads	
  that	
  tie	
  common	
  

themes.	
  	
  Adults	
  know	
  that	
  any	
  grasp	
  of	
  complexity	
  and	
  context	
  can	
  be	
  a	
  

revelation.	
  	
  Children	
  need	
  to	
  see	
  curious	
  adults	
  thinking	
  and	
  talking	
  together.	
  

	
  

• A	
  series	
  of	
  Smithsonian	
  concept	
  guides	
  published	
  as	
  applications	
  for	
  handheld	
  

devices	
  would	
  be	
  a	
  useful	
  set	
  of	
  tools	
  as	
  well	
  as	
  a	
  worthy	
  publishing	
  enterprise.	
  	
  



12	
  

What	
  concepts	
  cross	
  these	
  collections?	
  	
  Migration,	
  community,	
  tools,	
  families,	
  

adaptation?	
  	
  At	
  least	
  one	
  selective,	
  well-­‐stocked	
  bookstore	
  on	
  the	
  mall	
  could	
  

provide	
  current,	
  diverse,	
  accessible	
  nonfiction	
  and	
  history	
  works	
  in	
  affordable	
  

formats,	
  tied	
  to	
  concepts	
  at	
  hand.	
  	
  Live	
  and	
  virtual	
  book	
  conversations	
  would	
  

naturally	
  follow.	
  	
  You	
  might	
  provide	
  annotations	
  for	
  independently	
  published	
  

works	
  to	
  guide	
  the	
  reader	
  toward	
  Smithsonian	
  evidence.	
  

	
  

Before	
  I	
  am	
  done	
  this	
  morning	
  I	
  will	
  add	
  at	
  least	
  one	
  more	
  desideratum	
  to	
  this	
  list:	
  	
  the	
  

creation	
  of	
  a	
  Smithsonian	
  heuristic,	
  a	
  sequence	
  of	
  naïve	
  but	
  essential	
  questions	
  for	
  

useful	
  thinking	
  in	
  the	
  presence	
  of	
  the	
  unknown,	
  by	
  any	
  user,	
  in	
  any	
  museum	
  (or	
  not),	
  

anywhere.	
  	
  	
  

	
  

You	
  have	
  been	
  thinking	
  about	
  open	
  access,	
  and	
  so	
  have	
  I	
  in	
  different	
  ways	
  for	
  about	
  

thirty-­‐five	
  or	
  forty	
  years.	
  	
  From	
  teaching	
  badly	
  long	
  ago	
  in	
  an	
  open	
  classroom,	
  to	
  

entering	
  library	
  service	
  as	
  one	
  who	
  wanted	
  to	
  redefine	
  the	
  institution	
  as	
  a	
  community	
  

center;	
  then,	
  as	
  a	
  professor	
  of	
  information	
  tools	
  and	
  an	
  advocate	
  for	
  open	
  books	
  and	
  

lives;	
  to	
  now,	
  when	
  I	
  am	
  still	
  haunted	
  by	
  the	
  closed	
  and	
  often	
  uninformed	
  quality	
  of	
  

public	
  thought,	
  especially	
  the	
  inability	
  of	
  the	
  nation	
  to	
  engage	
  in	
  sustained	
  open	
  

dialogue	
  for	
  its	
  own	
  progress.	
  	
  Fear	
  and	
  mistrust,	
  oversimplification	
  and	
  distortion	
  are	
  

invidious	
  barricades,	
  almost	
  impossible	
  to	
  dismantle,	
  and	
  I	
  had	
  not	
  expected	
  them	
  to	
  

rise	
  as	
  they	
  have,	
  nor	
  to	
  be	
  so	
  impervious	
  to	
  conversation.	
  	
  	
  	
  

	
  



13	
  

I	
  think	
  we	
  live	
  in	
  an	
  ambiguous	
  sphere	
  where	
  much	
  that	
  is	
  vital	
  has	
  been	
  made	
  unstable	
  

and	
  unpredictable;	
  national	
  ethos	
  is	
  in	
  flux;	
  and	
  we	
  have	
  become	
  distant	
  from	
  common	
  

strengths	
  and	
  capabilities.	
  	
  For	
  me,	
  the	
  questions	
  we	
  need	
  most	
  to	
  address	
  have	
  no	
  

answers	
  online	
  and	
  only	
  partially	
  on	
  paper.	
  	
  And	
  so,	
  a	
  lifetime	
  later,	
  I	
  see	
  that	
  we	
  still	
  

require	
  an	
  open	
  place	
  for	
  contemporary	
  thinking,	
  with	
  all	
  the	
  slowness	
  and	
  deliberation	
  

needed	
  to	
  think	
  well,	
  and	
  all	
  the	
  information	
  and	
  depth	
  only	
  thoughtful	
  citizens	
  and	
  

committed	
  professionals	
  in	
  great	
  cultural	
  institutions	
  can	
  bring	
  to	
  the	
  conversation.	
  	
  	
  

	
  
When	
  each	
  day	
  begins	
  here	
  essential	
  themes	
  of	
  the	
  Smithsonian	
  begin	
  as	
  well.	
  	
  Human	
  

beings	
  enter	
  with	
  bundles	
  of	
  memories	
  and	
  anticipations	
  of	
  fresh	
  experiences;	
  the	
  

museum	
  draws	
  them	
  right	
  up	
  to	
  the	
  edge	
  of	
  what	
  they	
  know	
  and	
  what	
  they	
  can	
  say.	
  	
  

Perhaps	
  they	
  can	
  step	
  beyond	
  that	
  edge	
  to	
  think	
  again	
  or	
  recombine	
  what	
  they	
  know	
  

with	
  something	
  new.	
  Think	
  of	
  lives,	
  think	
  of	
  your	
  life:	
  	
  how	
  you	
  remember	
  and	
  

anticipate,	
  and	
  how	
  you	
  mind	
  each	
  other	
  and	
  mind	
  the	
  world.	
  	
  So	
  much	
  of	
  this	
  vast	
  

collection	
  of	
  the	
  visible	
  and	
  tangible	
  is	
  about	
  the	
  purely	
  imagined	
  thing,	
  a	
  concept	
  or	
  a	
  

principle,	
  a	
  motive	
  or	
  a	
  symbol	
  –	
  diversity,	
  recovery,	
  injustice,	
  invention,	
  daring	
  -­‐-­‐	
  and	
  so	
  

it	
  is	
  always	
  useful	
  to	
  consider	
  what	
  you	
  cannot	
  see.	
  	
  Think	
  of	
  the	
  mind	
  moving	
  from	
  the	
  

visible	
  evidence	
  to	
  the	
  invisible	
  suggestion,	
  connecting	
  and	
  broadening,	
  finding	
  a	
  

metaphor	
  or	
  an	
  image,	
  then	
  asking	
  a	
  question,	
  or	
  restoring	
  briefly	
  the	
  situations	
  and	
  

contexts	
  of	
  other	
  times	
  and	
  places.	
  	
  	
  There	
  are	
  invitations	
  to	
  think	
  beyond	
  the	
  moment	
  

everywhere,	
  and	
  it	
  requires	
  a	
  specific	
  kind	
  of	
  genius	
  to	
  accept	
  them.	
  

	
  
	
  



14	
  

I	
  think	
  that	
  what	
  happens	
  to	
  every	
  user	
  in	
  this	
  vast	
  ensemble	
  of	
  collections	
  is	
  a	
  personal	
  

struggle	
  to	
  find	
  the	
  words,	
  to	
  hold	
  the	
  image	
  in	
  mind,	
  to	
  connect	
  it	
  among	
  other	
  pieces,	
  

and	
  to	
  link	
  it	
  to	
  continuing	
  themes	
  of	
  one	
  life.	
  	
  The	
  purpose	
  of	
  being	
  here	
  is	
  not	
  to	
  learn	
  

anything	
  but	
  to	
  think	
  anything	
  and	
  to	
  follow	
  the	
  thought.	
  	
  It	
  is	
  a	
  formidable	
  institution.	
  	
  

More	
  important,	
  it	
  is	
  a	
  formative	
  institution,	
  an	
  instrument	
  of	
  opening	
  and	
  unfolding	
  

something	
  in	
  the	
  American	
  imagination.	
  	
  	
  The	
  tension	
  of	
  the	
  cultural	
  institution	
  as	
  we	
  

experience	
  it	
  is	
  between	
  the	
  visible	
  and	
  the	
  invisible,	
  how	
  they	
  touch	
  us	
  and	
  how	
  we	
  

touch	
  them.	
  

	
  

III.	
  	
  Think	
  of	
  Lives	
  

We	
  must	
  think	
  more	
  closely	
  about	
  lives	
  and	
  their	
  aspirations.	
  	
  I	
  began	
  to	
  observe	
  

museums	
  in	
  1983,	
  when	
  I	
  thought	
  I	
  could	
  understand	
  “learning”	
  until	
  I	
  later	
  found	
  that	
  

the	
  museum	
  was	
  not	
  about	
  learning	
  at	
  all.	
  As	
  an	
  outsider,	
  and	
  still	
  an	
  outsider,	
  I	
  heard	
  

the	
  special	
  languages,	
  the	
  precise	
  orthodoxies	
  of	
  interpretation,	
  a	
  fundamental	
  basis	
  in	
  

history	
  and	
  artifacts	
  and	
  empiricism,	
  and	
  a	
  reliance	
  on	
  the	
  values	
  and	
  language	
  of	
  

curatorial	
  disciplines.	
  	
  	
  As	
  a	
  former	
  schoolteacher,	
  I	
  recognized	
  didacticism	
  and	
  curricula;	
  

as	
  a	
  librarian	
  I	
  felt	
  a	
  constant	
  need	
  for	
  information	
  to	
  lighten	
  the	
  density.	
  

	
  

I	
  came	
  to	
  think	
  of	
  places	
  like	
  the	
  Smithsonian	
  as	
  public	
  minds	
  left	
  open	
  for	
  people	
  to	
  

walk	
  in	
  and	
  out,	
  making	
  observations	
  and	
  having	
  thoughts.	
  	
  Then	
  I	
  stopped	
  seeing	
  the	
  

museum	
  as	
  a	
  mind	
  and	
  began	
  to	
  see	
  it	
  less	
  as	
  a	
  brilliant	
  gathering	
  of	
  collections,	
  and	
  

more	
  as	
  a	
  forum	
  for	
  the	
  collective	
  mind	
  stirring	
  in	
  its	
  users,	
  all	
  of	
  them	
  thinking	
  and	
  



15	
  

becoming	
  something	
  together	
  at	
  once,	
  each	
  engaged	
  in	
  “the	
  play	
  of	
  the	
  possible.”	
  	
  It	
  

was	
  the	
  quality	
  of	
  the	
  stirring	
  that	
  enticed	
  me	
  to	
  think	
  of	
  them,	
  to	
  think	
  with	
  them,	
  and	
  

this	
  still	
  remains	
  for	
  me	
  the	
  objective	
  of	
  being	
  here.	
  

	
  

As	
  I	
  too	
  became	
  a	
  different	
  person,	
  I	
  imagined	
  the	
  unfinished	
  lives	
  of	
  users,	
  and	
  the	
  

unfinished	
  issues	
  that	
  configured	
  their	
  experiences,	
  just	
  as	
  I	
  did	
  my	
  own.	
  	
  These	
  are	
  the	
  

matters	
  that	
  shape	
  us	
  over	
  time,	
  that	
  come	
  to	
  us	
  early	
  perhaps,	
  in	
  our	
  families,	
  our	
  

schools,	
  in	
  our	
  experiences	
  of	
  faith	
  and	
  ethics,	
  our	
  caring	
  for	
  others,	
  the	
  complexities	
  

and	
  confusions	
  of	
  feeling,	
  the	
  losses	
  and	
  successes	
  of	
  becoming	
  adult.	
  	
  Because	
  these	
  

unfinished	
  issues	
  are	
  complex	
  and	
  definitive	
  for	
  us,	
  they	
  do	
  not	
  disappear	
  and	
  they	
  

retain	
  their	
  power	
  for	
  us	
  regardless	
  of	
  how	
  vigorously	
  we	
  pursue	
  them.	
  	
  	
  In	
  some	
  ways,	
  

they	
  design	
  our	
  attention	
  and	
  the	
  events	
  that	
  give	
  us	
  a	
  sense	
  of	
  agency	
  and	
  purpose.	
  	
  

Every	
  person	
  here	
  and	
  every	
  person	
  who	
  enters	
  any	
  cultural	
  institution	
  carries	
  an	
  array	
  

of	
  unfinished	
  issues.	
  	
  They	
  are	
  not	
  simple	
  and	
  they	
  are	
  not	
  accidental.	
  

	
  

I	
  came	
  to	
  believe	
  that	
  people	
  want	
  knowledge	
  in	
  their	
  lives	
  and	
  in	
  their	
  own	
  hands,	
  not	
  

because	
  knowledge	
  is	
  power,	
  but	
  because	
  knowledge	
  is	
  possibility.	
  	
  Here,	
  the	
  contexts	
  

of	
  human	
  lives	
  are	
  always	
  in	
  play,	
  never	
  static.	
  	
  As	
  I	
  moved	
  through	
  museums,	
  I	
  asked	
  

myself	
  questions	
  in	
  search	
  of	
  those	
  contexts	
  and	
  how	
  to	
  respond	
  to	
  the	
  possibilities.	
  	
  Is	
  

this	
  something	
  I	
  have	
  the	
  capacity	
  to	
  understand?	
  	
  Is	
  knowledge	
  of	
  this	
  kind	
  within	
  my	
  

reach?	
  How	
  has	
  my	
  life	
  prepared	
  me	
  to	
  grasp	
  it?	
  	
  How	
  must	
  I	
  change	
  my	
  thinking?	
  	
  I	
  do	
  

not	
  doubt	
  that	
  my	
  grandchildren,	
  three	
  and	
  younger,	
  ask	
  questions	
  of	
  this	
  kind	
  in	
  some	
  



16	
  

form,	
  and	
  look	
  for	
  someone	
  nearby,	
  as	
  we	
  all	
  do,	
  to	
  be	
  a	
  source	
  of	
  courage	
  and	
  

fearlessness.7	
  

	
  

My	
  intention	
  is	
  to	
  inspire	
  questioning	
  lives,	
  people	
  finding	
  their	
  edges	
  and	
  moving	
  

across	
  them	
  fearlessly.	
  	
  I	
  believe	
  that	
  it	
  is	
  an	
  ethical	
  necessity	
  for	
  cultural	
  institutions	
  to	
  

do	
  this,	
  because	
  it	
  is	
  clearly	
  a	
  critical	
  time	
  for	
  intelligence	
  in	
  our	
  democracy.	
  	
  A	
  difficult	
  

time	
  for	
  being	
  in	
  public	
  schools	
  as	
  teacher	
  or	
  student.8	
  	
  A	
  difficult	
  time	
  for	
  science	
  and	
  

effective	
  public	
  policy.	
  	
  A	
  difficult	
  time	
  for	
  knowledge	
  and	
  decisions	
  related	
  to	
  public	
  

health,	
  the	
  degraded	
  environment,	
  the	
  preservation	
  of	
  life.	
  	
  A	
  difficult	
  time	
  for	
  ethics,	
  

trust,	
  empathy,	
  generosity.	
  	
  A	
  difficult	
  time	
  for	
  higher	
  education.	
  	
  And	
  as	
  always,	
  a	
  

difficult	
  time	
  for	
  adults,	
  out	
  of	
  school,	
  who	
  want	
  to	
  change	
  their	
  minds	
  and	
  lives	
  for	
  

reasons	
  of	
  work	
  and	
  prosperity,	
  but	
  also	
  for	
  vitality,	
  self-­‐renewal,	
  and	
  personal	
  integrity.	
  	
  	
  

	
  

I	
  worry	
  about	
  the	
  many	
  appearances	
  of	
  inhibition	
  and	
  hesitancy	
  in	
  American	
  life.	
  	
  Fear	
  

of	
  the	
  other.	
  	
  Fear	
  that	
  nourishes	
  undemocratic	
  impulses.	
  	
  As	
  for	
  me,	
  I	
  fear	
  the	
  nation	
  

becoming	
  smaller	
  in	
  its	
  generosity	
  and	
  lessened	
  in	
  its	
  kindness,	
  more	
  distant	
  from	
  

possibilities	
  of	
  change.	
  	
  Each	
  of	
  us	
  knows	
  the	
  fear	
  of	
  a	
  compromised	
  life.	
  	
  These	
  are	
  all	
  

parts	
  of	
  what	
  a	
  cultural	
  institution	
  addresses	
  in	
  a	
  democracy.	
  	
  

	
  

And	
  so:	
  	
  think	
  of	
  lives.	
  	
  What	
  would	
  be	
  the	
  effect	
  of	
  Americans	
  across	
  the	
  nation	
  who	
  

suddenly	
  have	
  an	
  increased	
  tendency	
  to	
  say,	
  “I	
  have	
  the	
  capacity	
  to	
  ask	
  this	
  question.”	
  	
  

Or,	
  “I	
  am	
  capable	
  of	
  being	
  a	
  critical	
  thinker.”	
  	
  Or,	
  “I	
  need	
  to	
  know	
  more	
  about	
  that.”	
  	
  Or,	
  



17	
  

“I	
  need	
  to	
  find	
  a	
  book	
  (a	
  trusted	
  source,	
  an	
  expert	
  who	
  knows)	
  about	
  that.”	
  	
  Think	
  of	
  

what	
  would	
  it	
  mean	
  to	
  any	
  museum	
  or	
  library	
  if	
  each	
  user,	
  each	
  day,	
  uttered	
  one	
  

previously	
  unspoken	
  question	
  aloud?	
  	
  This	
  is	
  what	
  you	
  must	
  want	
  to	
  cause.	
  

	
  

Think	
  with	
  me	
  of	
  lives	
  in	
  one	
  more	
  way.	
  	
  Think	
  of	
  your	
  mother’s	
  life,	
  your	
  father’s	
  life.	
  	
  

Think	
  of	
  your	
  grandparents	
  and	
  their	
  parents,	
  so	
  we	
  are	
  now	
  deep	
  into	
  the	
  past	
  by	
  one	
  

or	
  two	
  centuries.	
  	
  Do	
  not	
  think	
  abstractly	
  about	
  their	
  lives;	
  think	
  of	
  what	
  they	
  

experienced	
  and	
  how	
  these	
  experiences	
  created	
  their	
  anticipations	
  of	
  the	
  world,	
  their	
  

frames	
  of	
  reference,	
  challenges	
  and	
  sorrows,	
  the	
  schooling	
  they	
  completed	
  or	
  did	
  not	
  

get,	
  the	
  work	
  they	
  loved	
  or	
  endured,	
  the	
  jobs	
  won	
  and	
  lost,	
  their	
  families	
  and	
  marriages	
  

and	
  relationships,	
  and	
  the	
  variables	
  of	
  family	
  structure,	
  their	
  lasting	
  challenges	
  and	
  

comforts.	
  	
  	
  

	
  

When	
  we	
  do	
  this,	
  we	
  understand	
  that	
  lives	
  are	
  composed	
  of	
  variable,	
  continuous	
  

strands	
  of	
  experience,	
  inevitably	
  interwoven	
  and	
  at	
  once	
  potentially	
  empowering	
  and	
  

demonstrably	
  fragile.	
  They	
  are	
  different	
  for	
  each	
  of	
  us.	
  Embedded	
  in	
  these	
  strands,	
  they	
  

shape	
  us	
  and	
  guide	
  our	
  thinking.	
  	
  We	
  know	
  the	
  contexts	
  that	
  have	
  most	
  meaning	
  and	
  

the	
  parts	
  of	
  our	
  lives	
  we	
  must	
  continue	
  to	
  explain	
  to	
  ourselves.	
  	
  And	
  from	
  these	
  places,	
  

we	
  ask	
  questions	
  and	
  look	
  for	
  connections	
  to	
  what	
  we	
  know	
  and	
  what	
  we	
  might	
  still	
  

become.	
  	
  	
  

	
  



18	
  

The	
  continuities	
  of	
  one	
  life	
  cannot	
  be	
  fully	
  observed	
  except	
  from	
  within	
  the	
  life.	
  	
  All	
  the	
  

strands	
  that	
  compose	
  one	
  life	
  evolve	
  differently.	
  All	
  strands	
  are	
  connected	
  and	
  

potentially	
  equivalent	
  in	
  holding	
  power	
  over	
  our	
  aspirations.	
  Events	
  in	
  the	
  context	
  of	
  

one	
  strand	
  have	
  effects	
  on	
  other	
  life	
  strands.	
  	
  Consequently,	
  no	
  plan	
  will	
  last	
  for	
  long,	
  no	
  

awareness	
  will	
  be	
  untouched	
  by	
  others.	
  	
  When	
  we	
  arrive	
  here,	
  we	
  are	
  in	
  the	
  midst	
  of	
  

crises,	
  accidents,	
  needs,	
  and	
  aspirations,	
  because	
  we	
  are	
  alive	
  and	
  our	
  questions	
  and	
  

unfinished	
  issues	
  make	
  us	
  ready	
  and	
  open	
  for	
  new	
  information.	
  	
  But	
  you	
  will	
  never	
  

know	
  what	
  brings	
  us	
  here,	
  until	
  you	
  ask	
  about	
  our	
  lives	
  and	
  offer	
  ways	
  to	
  deepen	
  and	
  

extend	
  their	
  grasp.9	
  

	
  

IV.	
  	
  Cultural	
  Institutions	
  as	
  Democratic	
  Institutions	
  

For	
  me	
  what	
  is	
  definitive	
  about	
  our	
  nation’s	
  experience	
  is	
  its	
  open	
  character,	
  our	
  

audacious	
  exploration	
  of	
  knowledge	
  unmitigated	
  by	
  privilege	
  or	
  ownership.	
  	
  Where	
  that	
  

impulse	
  exists,	
  it	
  refreshes	
  our	
  scholarship,	
  inspires	
  our	
  art	
  and	
  language,	
  and	
  writes	
  a	
  

fluent	
  record	
  for	
  our	
  culture.	
  	
  Every	
  cultural	
  institution	
  has	
  a	
  place	
  in	
  that	
  ethos	
  because	
  

each	
  one	
  is	
  devoted	
  to	
  honing	
  the	
  edge	
  of	
  an	
  evolving	
  life.	
  	
  We	
  steadily	
  try	
  out	
  our	
  

knowledge	
  of	
  the	
  world;	
  we	
  use	
  it	
  to	
  build	
  more	
  and	
  make	
  more	
  out	
  of	
  what	
  we	
  have	
  

been	
  given	
  and	
  what	
  we	
  have	
  hewn	
  ourselves.	
  	
  It	
  appears	
  to	
  be	
  part	
  of	
  our	
  historic	
  

character	
  to	
  reimagine	
  everything,	
  to	
  remake	
  and	
  reinvent	
  and	
  possess	
  the	
  past	
  on	
  our	
  

own	
  terms.	
  	
  	
  

	
  



19	
  

We	
  imagine	
  and	
  build	
  institutions	
  because	
  we	
  are	
  part	
  of	
  the	
  American	
  impulse	
  to	
  

engage	
  in	
  an	
  open	
  way	
  with	
  forms	
  and	
  practices.	
  	
  Cultural	
  institutions	
  are	
  ways	
  we	
  have	
  

created	
  to	
  think	
  with	
  each	
  other	
  in	
  the	
  presence	
  of	
  our	
  great	
  narratives	
  of	
  hope	
  and	
  

possibility.	
  	
  My	
  thinking	
  in	
  libraries	
  and	
  museums	
  has	
  caused	
  me	
  to	
  reimagine	
  the	
  

capacity	
  of	
  these	
  institutions	
  for	
  sponsoring	
  self-­‐renewal,	
  especially	
  among	
  American	
  

adults	
  whose	
  voices	
  and	
  experiences	
  are	
  rarely	
  expressed	
  in	
  dialogue	
  with	
  each	
  other.	
  	
  

	
  

I	
  can	
  offer	
  no	
  blueprint	
  for	
  the	
  convivial	
  thinking	
  that	
  has	
  not	
  yet	
  happened	
  in	
  American	
  

life.	
  	
  However	
  I	
  believe	
  that	
  we	
  will	
  see	
  evidence	
  of	
  one	
  soon,	
  in	
  the	
  opening	
  of	
  public	
  

access	
  to	
  African-­‐American	
  history	
  and	
  experience	
  in	
  our	
  nation.	
  	
  I	
  cannot	
  imagine	
  a	
  

more	
  necessary	
  place	
  at	
  a	
  more	
  necessary	
  time.	
  	
  In	
  addition	
  to	
  the	
  evidence	
  of	
  

experience	
  it	
  will	
  offer	
  to	
  us	
  all,	
  there	
  is	
  a	
  fresh	
  record	
  to	
  be	
  made	
  of	
  museum	
  users	
  

naming	
  the	
  salience	
  of	
  that	
  place	
  for	
  themselves,	
  anticipating	
  the	
  conversations	
  it	
  will	
  

provoke	
  with	
  their	
  peers	
  and	
  their	
  families	
  because	
  of	
  what	
  they	
  have	
  seen	
  of	
  the	
  past	
  

and	
  themselves	
  there.	
  	
  If	
  you	
  do	
  not	
  believe	
  in	
  the	
  collective	
  vitality	
  of	
  thinking	
  together	
  

and	
  becoming	
  something	
  together,	
  that	
  museum	
  might	
  cause	
  you	
  to	
  think	
  again,	
  as	
  that	
  

large	
  building	
  will	
  become	
  an	
  intimate	
  personal	
  space	
  for	
  countless	
  citizens.	
  	
  They	
  will	
  

go	
  to	
  the	
  museum	
  on	
  a	
  particular	
  day	
  and	
  use	
  the	
  unfinished	
  parts	
  of	
  history	
  to	
  find	
  

themselves,	
  and	
  to	
  look	
  deeply	
  around	
  for	
  resonance	
  and	
  wholeness	
  that	
  cannot	
  be	
  

erased.	
  	
  The	
  objects	
  and	
  narratives	
  will	
  mean	
  most	
  in	
  their	
  traces.	
  	
  	
  

	
  



20	
  

In	
  my	
  view,	
  the	
  sudden	
  unexpected	
  transfer	
  of	
  past	
  experiences,	
  past	
  voices,	
  and	
  still	
  

unforgotten	
  aspirations	
  into	
  the	
  moving	
  and	
  living	
  currents	
  of	
  the	
  present	
  is	
  the	
  purpose	
  

of	
  great	
  museums.	
  

	
  

Assume	
  that	
  every	
  person	
  who	
  enters	
  this	
  new	
  space	
  wants	
  something	
  to	
  occur	
  there	
  

that	
  deepens	
  and	
  sustains	
  them	
  and	
  evokes	
  something	
  elusive	
  or	
  lost	
  in	
  the	
  past.	
  	
  An	
  

insight,	
  a	
  connection,	
  a	
  revelation,	
  a	
  suggestion,	
  something	
  overlooked,	
  something	
  

forgotten	
  and	
  worth	
  recovering	
  and	
  re-­‐examining.	
  	
  Such	
  fresh	
  moments	
  can	
  become	
  

parts	
  of	
  the	
  individual’s	
  future:	
  	
  a	
  conversation	
  with	
  family,	
  a	
  book	
  to	
  be	
  read,	
  an	
  

unexpected	
  idea	
  that	
  persists	
  over	
  time.	
  	
  A	
  voice,	
  a	
  vibration,	
  an	
  image.	
  	
  Assume	
  as	
  well	
  

that	
  we	
  do	
  not	
  often	
  have	
  the	
  words	
  to	
  say	
  what	
  it	
  is	
  we	
  are	
  looking	
  for,	
  or	
  what	
  it	
  is	
  

that	
  might	
  change	
  our	
  understanding	
  of	
  our	
  experience.	
  	
  Recognize	
  that	
  not	
  one	
  of	
  

these	
  persons	
  who	
  has	
  arrived	
  here	
  is	
  likely	
  to	
  predict	
  or	
  describe	
  the	
  event	
  or	
  moment	
  

that	
  needs	
  to	
  happen	
  for	
  them,	
  because	
  no	
  one	
  can.	
  	
  	
  But	
  those	
  moments	
  will	
  happen	
  in	
  

places	
  of	
  trust	
  –	
  places	
  of	
  ambiguity	
  and	
  tension,	
  certainly	
  –	
  but	
  also	
  places	
  for	
  fearless	
  

thought.	
  	
  We	
  are	
  stronger	
  and	
  more	
  competent	
  than	
  we	
  think,	
  once	
  we	
  are	
  open	
  to	
  

possibility.	
  	
  “We	
  live	
  in	
  all	
  we	
  seek.”10	
  	
  	
  

	
  

Our	
  lives	
  say	
  this:	
  	
  when	
  we	
  know	
  something,	
  we	
  can	
  become	
  something,	
  we	
  can	
  do	
  

something,	
  we	
  can	
  think	
  something.	
  	
  My	
  advocacy	
  is	
  for	
  steady	
  steps	
  to	
  assure	
  that	
  the	
  

democratic	
  motive	
  inevitably	
  ascends	
  in	
  all	
  museums	
  and	
  collections.	
  The	
  means	
  of	
  

ascension	
  are	
  common.	
  	
  Knowledge	
  needs	
  voices	
  and	
  contexts	
  beyond	
  the	
  labels,	
  giving	
  



21	
  

less	
  data	
  but	
  more	
  story.	
  	
  Assume	
  for	
  a	
  moment	
  that	
  it	
  is	
  your	
  voice,	
  neither	
  curatorial	
  

nor	
  didactic.	
  	
  What	
  will	
  that	
  voice	
  say?	
  	
  What	
  thinking	
  should	
  it	
  encourage?	
  	
  What	
  does	
  

the	
  museum	
  want	
  to	
  stir	
  in	
  its	
  users?	
  	
  Nothing	
  happens	
  here	
  unless	
  something	
  

provocative	
  is	
  stirring	
  the	
  intellect	
  in	
  the	
  unexpected	
  privacy	
  created	
  by	
  the	
  museum	
  

voice.	
  	
  	
  

	
  

Even	
  in	
  great	
  collections,	
  something	
  is	
  meant	
  to	
  be	
  overturned.	
  	
  As	
  readers,	
  we	
  are	
  

drawn	
  to	
  works	
  about	
  overturned	
  lives.	
  	
  If	
  we	
  want	
  to	
  see	
  aspects	
  of	
  the	
  infinite	
  in	
  the	
  

consequences	
  of	
  everyday	
  lives	
  and	
  understandings,	
  we	
  need	
  to	
  overturn	
  something	
  to	
  

see	
  its	
  underside.11	
  	
  Our	
  understandings	
  of	
  ourselves	
  can	
  change	
  and	
  challenge	
  us	
  best	
  

when	
  conventions	
  and	
  expectations	
  are	
  overturned.	
  

	
  

No	
  dedicated	
  museum	
  or	
  museum	
  user	
  is	
  still.	
  And	
  in	
  the	
  great	
  objects	
  just	
  a	
  few	
  steps	
  

away	
  from	
  here,	
  something	
  is	
  open	
  and	
  continues	
  to	
  move.	
  	
  Human	
  lives	
  are	
  changing,	
  

permeable,	
  variable,	
  and	
  consequential	
  as	
  they	
  move	
  in	
  the	
  museum.	
  	
  Something	
  is	
  

always	
  moving	
  along	
  the	
  strands	
  of	
  an	
  individual	
  life,	
  in	
  intellect	
  and	
  values	
  and	
  in	
  the	
  

imagination	
  of	
  the	
  possible.	
  	
  Without	
  a	
  museum,	
  they	
  would	
  be	
  impossible.	
  Without	
  

this	
  place	
  and	
  its	
  collections,	
  what	
  events	
  would	
  never	
  occur,	
  what	
  experiences	
  would	
  

be	
  lost?	
  	
  What	
  knowledge,	
  what	
  curious	
  questions	
  would	
  disappear?	
  	
  What	
  connections	
  

would	
  be	
  missed?	
  

	
  



22	
  

Your	
  greatest	
  powers	
  in	
  service	
  to	
  the	
  nation	
  lie	
  in	
  the	
  open	
  conversations	
  that	
  can	
  take	
  

place	
  here	
  about	
  knowledge	
  and	
  its	
  origins	
  in	
  inquiry	
  and	
  connection.	
  	
  Connection,	
  

because	
  knowledge	
  has	
  neither	
  meaning	
  nor	
  use	
  without	
  a	
  knower,	
  one	
  who	
  holds	
  it	
  

and	
  acts	
  on	
  it	
  and	
  explores	
  its	
  combinatory	
  qualities.	
  	
  Connection	
  to	
  a	
  user’s	
  

imagination,	
  values,	
  ethics	
  and	
  consciousness,	
  to	
  gradually	
  loosen	
  the	
  grasp	
  of	
  magical	
  

and	
  uncritical	
  thinking,	
  and	
  to	
  open	
  the	
  complex	
  world	
  to	
  view.	
  	
  The	
  democratic	
  motive,	
  

realized	
  here,	
  invites	
  engagement	
  and	
  thought	
  toward	
  self-­‐renewal	
  and	
  the	
  rise	
  of	
  the	
  

free	
  intellect	
  among	
  us,	
  with	
  deep	
  and	
  continuous	
  implications	
  for	
  public	
  life	
  and	
  

thought.	
  

	
  

V.	
  	
  A	
  Museum	
  Heuristic	
  

And	
  so,	
  how	
  do	
  you	
  practice	
  to	
  serve	
  intellect	
  in	
  a	
  cultural	
  institution?	
  	
  How	
  do	
  you	
  

nourish	
  other	
  minds?	
  	
  What	
  is	
  the	
  tension	
  of	
  the	
  unknown	
  in	
  your	
  lives?	
  	
  What	
  is	
  your	
  

capacity	
  to	
  ask	
  good	
  questions,	
  where	
  “good”	
  means	
  “useful	
  and	
  provocative”?	
  	
  What	
  

do	
  others	
  say?	
  	
  What	
  is	
  the	
  value	
  of	
  thinking	
  about	
  differences	
  among	
  us?	
  	
  What	
  

happens	
  when	
  two	
  minds	
  meet?	
  	
  When	
  we	
  understand	
  differences	
  in	
  the	
  thoughts	
  and	
  

experiences	
  of	
  others,	
  how	
  do	
  our	
  lives	
  become	
  more	
  complex?	
  	
  What	
  is	
  the	
  value	
  of	
  

ambiguity	
  and	
  questioning	
  to	
  the	
  intellect?	
  	
  Our	
  questions	
  are	
  instruments	
  for	
  breaking	
  

through	
  routine	
  performances	
  and	
  uncritical	
  observations	
  whenever	
  they	
  occur.	
  	
  	
  If	
  a	
  

museum	
  can	
  transfer	
  a	
  useful	
  question	
  –	
  or	
  a	
  set	
  of	
  useful	
  questions	
  -­‐-­‐	
  to	
  those	
  who	
  are	
  

its	
  users,	
  it	
  is	
  a	
  great	
  gift	
  that	
  follows	
  and	
  inspires.	
  	
  	
  

	
  



23	
  

My	
  questions	
  for	
  you	
  might	
  lead	
  toward	
  a	
  frame	
  for	
  seeing	
  more	
  clearly	
  how	
  knowledge	
  

matters	
  here.	
  	
  How	
  do	
  you	
  want	
  to	
  provoke	
  the	
  play	
  of	
  the	
  possible	
  that	
  good	
  questions	
  

will	
  generate?	
  	
  What	
  effect	
  do	
  you	
  want	
  to	
  have	
  on	
  public	
  discourse	
  about	
  science,	
  the	
  

social	
  and	
  historical	
  record,	
  the	
  health	
  of	
  our	
  conversations,	
  our	
  fearlessness	
  before	
  art,	
  

our	
  courage	
  in	
  the	
  complex	
  world?	
  	
  These	
  are	
  decisions	
  to	
  think	
  of	
  every	
  day,	
  even	
  

knowing	
  that	
  there	
  is	
  no	
  end	
  to	
  them.	
  	
  

	
  

Long	
  ago,	
  I	
  wrote	
  a	
  user’s	
  heuristic,	
  following	
  the	
  idea	
  that	
  a	
  problem-­‐solving	
  challenge	
  

can	
  be	
  opened	
  up	
  by	
  thinking.12	
  	
  A	
  heuristic	
  is	
  a	
  way	
  to	
  manage	
  hesitation,	
  uncertainty,	
  

and	
  complexity.	
  	
  It	
  allows	
  us	
  tentative,	
  experimental,	
  even	
  improvisational	
  intellectual	
  

behavior,	
  useful	
  when	
  we	
  are	
  looking	
  at	
  something	
  we	
  have	
  never	
  seen	
  before.	
  	
  	
  	
  

What	
  has	
  been	
  brought	
  here?	
  What	
  ideas	
  accompany	
  it?	
  How	
  promising	
  are	
  

these	
  ideas	
  in	
  the	
  light	
  of	
  my	
  interests?	
  	
  	
  What	
  is	
  nearby?	
  	
  How	
  does	
  my	
  thinking	
  

change	
  when	
  looking	
  at	
  more	
  than	
  one	
  thing?	
  	
  How	
  will	
  I	
  recognize	
  the	
  difficult	
  

parts	
  of	
  this	
  experience?	
  	
  How	
  have	
  I	
  met	
  such	
  challenges	
  before?	
  What	
  are	
  my	
  

new	
  questions	
  now?	
  	
  

The	
  naïve	
  question	
  works	
  best.	
  What	
  is	
  going	
  on	
  here?	
  What	
  memories	
  are	
  brought	
  to	
  

mind?	
  How	
  might	
  I	
  use	
  them	
  to	
  move	
  forward?	
  Naive	
  questions,	
  assuming	
  nothing,	
  turn	
  

the	
  inquirer	
  into	
  a	
  stranger,	
  someone	
  who	
  has	
  never	
  seen	
  a	
  seashell	
  before.13	
  	
  They	
  take	
  

away	
  easy	
  assumptions	
  and	
  subtract	
  the	
  element	
  that	
  obscures	
  much	
  of	
  our	
  lived	
  



24	
  

reality,	
  the	
  taken-­‐for-­‐granted,	
  and	
  the	
  knowledge	
  grounded	
  in	
  self-­‐assurance	
  alone.	
  	
  

What	
  is	
  expected	
  of	
  me	
  here?	
  	
  How	
  can	
  I	
  think	
  of	
  this	
  experience?	
  	
  

A	
  librarian	
  knows	
  that	
  a	
  question	
  is	
  an	
  engine	
  of	
  language	
  that	
  moves	
  and	
  directs	
  

attention	
  in	
  probing	
  ways,	
  starting	
  at	
  the	
  surface	
  of	
  things,	
  but	
  then	
  going	
  deep.	
  	
  	
  

Here	
  are	
  museum	
  users	
  observing	
  objects	
  and	
  speaking	
  about	
  them	
  to	
  each	
  other.	
  	
  How	
  

might	
  I	
  deepen	
  and	
  extend	
  the	
  experience?	
  	
  How	
  do	
  people	
  who	
  ask	
  large	
  and	
  

challenging	
  questions	
  think?	
  	
  What	
  do	
  they	
  see	
  hidden	
  among	
  ordinary	
  possibilities	
  and	
  

mundane	
  explanations?	
  	
  What	
  evidence	
  do	
  they	
  see	
  that	
  promises	
  something	
  more	
  to	
  

be	
  known?	
  	
  How	
  does	
  an	
  intellect	
  become	
  engaged	
  by	
  a	
  problem?	
  	
  How	
  does	
  the	
  

inquirer’s	
  attention	
  differ	
  when	
  its	
  object	
  is	
  a	
  natural,	
  historical,	
  social,	
  or	
  aesthetic	
  

idea?	
  	
  How	
  fully	
  must	
  conventional	
  thinking	
  be	
  overturned	
  for	
  a	
  mind	
  to	
  work	
  well	
  in	
  

this	
  open	
  space?	
  	
  What	
  questions	
  will	
  engage	
  users	
  here,	
  cause	
  them	
  to	
  pause,	
  and	
  

challenge	
  them	
  most?	
  

	
  

I	
  have	
  said	
  these	
  things	
  to	
  you	
  today	
  knowing	
  that	
  evidence,	
  when	
  accompanied	
  by	
  

imagination	
  and	
  courage,	
  can	
  evoke	
  the	
  unexpected	
  steps	
  we	
  require	
  in	
  order	
  to	
  

explore	
  the	
  strands	
  of	
  our	
  lives.	
  	
  Complexity	
  is	
  what	
  we	
  are	
  given	
  every	
  day	
  and	
  every	
  

day	
  our	
  insights	
  grow	
  from	
  exploring	
  it.	
  	
  It	
  is	
  possible	
  to	
  think	
  that	
  a	
  mind	
  is	
  infinitely	
  

renewable,	
  always	
  capable,	
  in	
  a	
  place	
  of	
  this	
  kind,	
  of	
  extending	
  itself	
  	
  in	
  order	
  to	
  find	
  

itself.	
  	
  Capable	
  of	
  using	
  the	
  museum	
  and	
  its	
  wholeness	
  to	
  think	
  without	
  limits.	
  	
  Capable	
  

of	
  discovering	
  the	
  undercurrents	
  of	
  the	
  collection.	
  	
  Going	
  beyond	
  the	
  museum.	
  	
  



25	
  

Thinking	
  elsewhere.	
  	
  Breaking	
  through.	
  Using	
  the	
  evidence	
  to	
  discover	
  a	
  compelling	
  

story	
  of	
  the	
  unexpected,	
  evolving	
  self.	
  

	
  

Among	
  the	
  great	
  complexities	
  of	
  service	
  to	
  the	
  nation	
  through	
  this	
  collection	
  and	
  its	
  

many	
  parts,	
  the	
  one	
  that	
  I	
  have	
  hoped	
  to	
  address	
  before	
  you	
  this	
  morning	
  is	
  its	
  need	
  to	
  

be	
  permeable	
  and	
  generous	
  in	
  its	
  invitation	
  to	
  citizens,	
  to	
  make	
  the	
  presence	
  and	
  

influence	
  of	
  knowledge	
  essential	
  to	
  their	
  everyday	
  thoughts	
  and	
  deliberations.	
  	
  I	
  see	
  the	
  

evidence	
  everywhere	
  that	
  you	
  are	
  uncompromising	
  advocates	
  for	
  intellect,	
  thought,	
  and	
  

connection,	
  and	
  that	
  your	
  ethos	
  is	
  generosity:	
  	
  to	
  give	
  fitting	
  and	
  useful	
  knowledge	
  to	
  

users	
  without	
  restriction	
  as	
  a	
  right	
  of	
  free	
  inquiry	
  in	
  a	
  democracy.	
  	
  This	
  is,	
  to	
  me,	
  how	
  

great	
  cultural	
  institutions	
  regard	
  themselves	
  as	
  instruments	
  of	
  progress,	
  identity,	
  and	
  

the	
  responsibly	
  informed	
  self	
  in	
  a	
  culture	
  that	
  has	
  sometimes	
  denied	
  them.	
  	
  In	
  my	
  

thinking,	
  if	
  citizens	
  are	
  to	
  become	
  something	
  together,	
  it	
  will	
  be	
  by	
  what	
  we	
  think	
  and	
  

say	
  to	
  ourselves	
  and	
  to	
  others	
  in	
  safe,	
  open	
  spaces	
  where	
  knowledge	
  is	
  most	
  alive.	
  	
  This	
  

is	
  how	
  the	
  trust	
  of	
  great	
  public	
  cultural	
  institutions	
  is	
  linked	
  fundamentally	
  to	
  justice.	
  

	
  

	
  

	
  

David	
  Carr	
  

Sandy	
  Springs,	
  Georgia	
  	
  	
  

March	
  6,	
  2015	
  

carr.conversations@gmail.com	
  



26	
  

Notes	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
	
  
1	
  	
  The	
  History	
  Manifesto,	
  by	
  Jo	
  Guldi	
  and	
  David	
  Armitage	
  (Cambridge	
  University	
  Press,	
  1	
  	
  The	
  History	
  Manifesto,	
  by	
  Jo	
  Guldi	
  and	
  David	
  Armitage	
  (Cambridge	
  University	
  Press,	
  
2014)	
  argues	
  for	
  the	
  long	
  view	
  of	
  history,	
  asserting	
  that	
  new	
  ways	
  of	
  managing	
  historical	
  
data	
  allow	
  “new	
  patterns	
  of	
  imagination”	
  and	
  critical	
  perspectives	
  never	
  possible	
  
before.	
  The	
  book	
  can	
  be	
  downloaded	
  without	
  cost	
  at	
  the	
  Cambridge	
  University	
  Press	
  
site:	
  	
  http://historymanifesto.cambridge.org/download/.	
  
	
  
2	
  	
  Martin	
  Buber	
  refers	
  to	
  play	
  as	
  "the	
  exultation	
  of	
  the	
  possible."	
  	
  	
  Among	
  the	
  most	
  
important	
  books	
  in	
  my	
  library	
  is	
  The	
  Play	
  of	
  the	
  Unmentionable,	
  the	
  monograph	
  
accompanying	
  Joseph	
  Kosuth’s	
  installation	
  at	
  the	
  Brooklyn	
  Museum	
  in	
  1990.	
  	
  My	
  use	
  of	
  
“play”	
  is	
  similarly	
  an	
  adult	
  use,	
  intended	
  to	
  imply	
  improvisation	
  and	
  the	
  imprecise	
  
variables	
  essential	
  to	
  open	
  places	
  and	
  conversations.	
  	
  
	
  
3	
  	
  For	
  more	
  on	
  this	
  theme,	
  see	
  my	
  essay,	
  “A	
  Museum	
  is	
  an	
  Open	
  Work,”	
  first	
  published	
  
in	
  The	
  Journal	
  of	
  Heritage	
  Studies	
  in	
  2001	
  and	
  republished	
  in	
  The	
  Promise	
  of	
  Cultural	
  
Institutions,	
  (AltaMira	
  Press,	
  2003).	
  
	
  
4	
  	
  Here	
  is	
  a	
  situation	
  where	
  replacing	
  a	
  phrase	
  might	
  do	
  wonders	
  for	
  the	
  idea	
  it	
  attempts	
  
to	
  capture.	
  	
  (See	
  also	
  “net	
  neutrality”	
  and	
  “educational	
  achievement”	
  as	
  examples	
  of	
  
public	
  terms	
  whose	
  meanings	
  have	
  been	
  made	
  elusive	
  by	
  the	
  politicization	
  of	
  the	
  words	
  
themselves.)	
  	
  	
  
	
  
5	
  	
  Throughout	
  this	
  text	
  I	
  use	
  collective	
  pronouns	
  like	
  “we”	
  and	
  “us”	
  without	
  specifying	
  
their	
  antecedents	
  with	
  sufficient	
  clarity.	
  	
  My	
  audience	
  for	
  this	
  talk	
  comprises	
  museum	
  
and	
  library	
  professionals,	
  but	
  “we”	
  also	
  will	
  refer	
  to	
  museum	
  users	
  and	
  those	
  who	
  dwell	
  
apart	
  from	
  museums.	
  	
  “We	
  are	
  all	
  as	
  one”	
  means	
  that	
  each	
  of	
  us	
  possesses	
  curiosity,	
  
recollection,	
  and	
  aspiration,	
  though	
  our	
  relationships	
  to	
  the	
  museum	
  may	
  differ.	
  
	
  
6	
  	
  See	
  David	
  Carr,	
  “Meanings	
  of	
  the	
  adult	
  independent	
  library	
  learning	
  project,”	
  Library	
  
Trends	
  	
  35(2):	
  327-­‐345,	
  Fall	
  1986.	
  
	
  
7	
  	
  The	
  theme	
  of	
  a	
  helping	
  agent	
  in	
  museums,	
  parallel	
  to	
  the	
  agency	
  of	
  librarians	
  in	
  
libraries,	
  has	
  been	
  important	
  to	
  me	
  in	
  every	
  way.	
  The	
  importance	
  of	
  Lev	
  Vygotsky’s	
  
description	
  of	
  the	
  “zone	
  of	
  proximal	
  development”	
  is,	
  in	
  my	
  experience,	
  unequaled	
  in	
  
the	
  literature	
  of	
  teaching.	
  	
  (See	
  Mind	
  in	
  Society:	
  Development	
  of	
  Higher	
  Psychological	
  
Processes	
  [Harvard	
  University	
  Press,	
  1978).]	
  The	
  larger	
  and	
  more	
  documented	
  concept	
  
of	
  apprenticeship	
  is	
  superbly	
  developed	
  by	
  Barbara	
  Rogoff	
  in	
  Apprenticeship	
  in	
  Thinking	
  
(Oxford	
  University	
  Press,	
  1990).	
  	
  A	
  related	
  concept,	
  situated	
  learning,	
  is	
  addressed	
  by	
  
Jean	
  Lave	
  and	
  Etienne	
  Wenger	
  in	
  Situated	
  Learning:	
  	
  Legitimate	
  Peripheral	
  Participation	
  
(Cambridge	
  University	
  Press,	
  1991).	
  	
  
	
  



27	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
8	
  	
  Commentaries	
  about	
  the	
  political	
  status	
  of	
  schooling	
  in	
  America	
  are	
  abundant	
  and	
  
worthy	
  of	
  debate.	
  	
  One	
  might	
  begin	
  with	
  the	
  recent	
  work	
  of	
  Diane	
  Ravitch,	
  such	
  as	
  
“Making	
  Schools	
  Poor,”	
  New	
  York	
  Review	
  of	
  Books,	
  June	
  13,	
  2014,	
  examining	
  state	
  
funding	
  for	
  education	
  (http://www.nybooks.com/blogs/nyrblog/2014/jun/13/making-­‐
schools-­‐poorer/).	
  	
  Other	
  topics	
  mentioned	
  here	
  are	
  also	
  documented	
  widely.	
  	
  On	
  these	
  
and	
  other	
  issues,	
  including	
  the	
  public	
  understanding	
  of	
  science,	
  economic	
  disparity,	
  and	
  
communication	
  habits,	
  and	
  demographic	
  changes,	
  the	
  work	
  of	
  the	
  Pew	
  Research	
  Center	
  
(http://www.pewresearch.org)	
  is	
  worthy	
  of	
  professional	
  attention.	
  Its	
  recent	
  report	
  on	
  
US	
  adult	
  perceptions	
  of	
  science	
  (http://www.pewinternet.org/2015/01/29/public-­‐and-­‐
scientists-­‐views-­‐on-­‐science-­‐and-­‐society/)	
  describes	
  disparities	
  between	
  the	
  contrasts	
  
between	
  scientists’	
  beliefs	
  and	
  those	
  of	
  the	
  public.	
  	
  For	
  all	
  cultural	
  institutions,	
  I	
  strongly	
  
recommend	
  its	
  April	
  2014	
  report	
  about	
  emerging	
  profiles	
  of	
  the	
  American	
  population,	
  
“The	
  Next	
  America”	
  (http://www.pewresearch.org/next-­‐america/).	
  
	
  
9	
  	
  This	
  paragraph	
  is	
  largely	
  taken	
  from	
  a	
  chart	
  titled	
  “Strands:	
  	
  Continuities	
  and	
  
Possibilities	
  of	
  One	
  Life,”	
  on	
  page	
  60	
  of	
  my	
  book,	
  Open	
  Conversations:	
  	
  Public	
  Learning	
  in	
  
Libraries	
  and	
  Museums	
  (Libraries	
  Unlimited,	
  2011).	
  	
  A	
  version	
  of	
  this	
  chart	
  was	
  added	
  to	
  
the	
  web	
  announcement	
  for	
  this	
  lecture.	
  	
  (I	
  will	
  send	
  electronic	
  copies	
  at	
  no	
  charge	
  to	
  
anyone	
  who	
  asks	
  by	
  email	
  at	
  carr.conversations@gmail.com.)	
  
	
  
10	
  	
  Annie	
  Dillard,	
  For	
  the	
  Time	
  Being,	
  New	
  York:	
  	
  Vintage,	
  2000,	
  p.	
  172.	
  
	
  
11	
  	
  See	
  my	
  essay,	
  An	
  Aspect	
  of	
  the	
  Infinite:	
  	
  New	
  Zealand	
  Talks.	
  Curator.	
  53(1):51-­‐70,	
  
January	
  2010.	
  
	
  
12	
  	
  The	
  idea	
  of	
  a	
  heuristic	
  for	
  the	
  museum	
  is	
  based	
  on	
  G.	
  Polya’s	
  book,	
  How	
  to	
  Solve	
  It	
  
(Second	
  ed.,	
  Princeton	
  University	
  Press,	
  1957).	
  	
  I	
  first	
  discussed	
  the	
  concept	
  in	
  an	
  essay	
  
published	
  in	
  the	
  Fall	
  1991	
  issue	
  of	
  Teachers	
  College	
  Record,	
  and	
  republished	
  in	
  my	
  book,	
  
A	
  Place	
  Not	
  a	
  Place:	
  	
  Reflection	
  and	
  Possibility	
  in	
  Museums	
  and	
  Libraries	
  (AltaMira	
  Press,	
  
2006).	
  
	
  
13	
  	
  I	
  first	
  read	
  Paul	
  Valery’s	
  essay,	
  “Man	
  and	
  the	
  Seashell,”	
  published	
  in	
  his	
  collected	
  
works,	
  when	
  I	
  was	
  an	
  undergraduate.	
  	
  	
  A	
  grounding	
  in	
  aesthetic	
  questions,	
  it	
  can	
  be	
  
read	
  here:	
  	
  http://monoskop.org/images/e/ed/Valery_Paul_An_Anthology.pdf.	
  
	
  	
  
	
  
Further	
  reading	
  
	
  
Jerome	
  Bruner,	
  Actual	
  Minds,	
  Possible	
  Worlds.	
  	
  Cambridge,	
  MA:	
  	
  Harvard	
  University	
  
Press,	
  1986.	
  
	
  
Maxine	
  Greene,	
  The	
  Dialectic	
  of	
  Freedom.	
  	
  New	
  York:	
  	
  Teachers	
  College	
  Press,	
  1988.	
  
	
  



28	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
Vera	
  John-­‐Steiner.	
  	
  Notebooks	
  of	
  the	
  Mind:	
  	
  Explorations	
  of	
  Thinking.	
  	
  Albuquerque:	
  	
  
University	
  of	
  New	
  Mexico	
  Press,	
  1985.	
  
	
  
Frank	
  Smith,	
  To	
  Think.	
  	
  New	
  York:	
  	
  Teachers	
  College	
  Press,	
  1990.	
  


